

# مشروع الحياة من جديد تأليف

أسماء بنت راشد الرويشد

تقديم فضيلة الشيخ

أ.د. ناصر العمر

مصدر هذه المادة :

كتابات الشيفونية  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



كتاب الوعظ في النشر

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على نبينا محمد وآلـهـ وصحبهـ أـجـمـعـينـ.

وبعد:

فقد اطلعت على المشروع الرائد (مشروع الحياة من جديد)، الذي أعدته الأخت الكريمة الداعية الموفقة (آسماء بنت راشد الرويشد)، وألفيتها باكورة مشروع كبير جدًا، فوردت الماء صيفاً «فشاربون منه شرب الهيم» وأرى أن هذا وقته وزمنه، بعد هذا الإقبال العظيم على كتاب الله حفظاً وتحويلاً، فجاءت مرحلة التدبر والتطبيق على نطاق أوسع مما هو عليه الآن، لتوسيع هذه المشاريع ثمراها في بناء الأجيال وحماية الأمة وحفظ البلاد والعباد.

وهو مشروع يجب أن يتبنى المجتمع كله، كما تبني حفظ القرآن وتحويده، ولا يكون مشروعًا نخبويًا، ليكون رائدًا في نتائجه وأهدافه وأساليبه، ومن أحل ذلك أنزل القرآن **﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَبِرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَاب﴾**.

جزى الله [أم عبد العزيز] خيراً على هذه المبادرة في مشروع الأمة الكبير الذي بدأ يحمل همه كوكبة من طلاب العلم، ليكون سمة المرحلة المقبلة بإذن الله، كما كان لدى القرون الأوائل، ذلك

الجيل القرآني الفريد، وصلى الله على نبينا محمد وآلله وصحبه  
أجمعين.

وكتبه

ناصر بن سليمان العمر

— ١٤٢٦/٩/٣

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

مشروع جديد رائد... جديد في طرحة لكنه قديم في أصله...  
إنه مشروع (الحياة من جديد) ..

قُلْ لِلَّذِي يَبْغِي السَّعَادَةَ هَلْ عَلِمْتَ مَنِ السَّعَيْدِ  
إِنَّ السَّعَادَةَ أَنْ تَعْيِشَ لِفَكْرَةَ الْحَقِّ التَّلِيْدِ  
فَتَعْيِشَ فِي الدُّنْيَا لِأُخْرَى لَا تَزُولُ وَلَا تَبِيْدُ  
هَذِي الْعَقِيْدَةُ لِلْسَّعَيْدِ هِيَ الْأَسَاسُ هِيَ الْعُمُودُ  
مَنْ عَاشَ يَحْمِلُهَا وَيَهْتَفُ بِاسْمِهَا فَهُوَ السَّعَيْدُ

مشروع جديد على عوائد الناس وما درجوا عليه، لكنه مشروع شرعي على منهج الوحيين، إنه مشروع الحياة الحالدة، مشروع فكرته أن نحيا من جديد بالقرآن.. وأن نستير بنوره الذي يضيء لنا الطريق حتى لا نتختبط في مهاوي الفتنة وظلمات الغواية يقول الله جلا جلاله: «إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا» [الإسراء: ٩].

فمن أراد السير إلى الله جل جلاله سيرًا صحيحةً مأمورًا فليبدأ أو لا بالقرآن كما قال تعالى: «فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ \* إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ الْعَالَمِينَ \* لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمْ» [التكوير: ٢٦-٢٨].

قال الحباب بن الأرت: «تقرب إلى الله ما استطعت فإنك لن تتقرب إلى الله بشيء أحب إليه من كلامه».

قال تعالى: **﴿إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا﴾**  
 [الإنسان: ٢٩].

يا حسرة من هجر القرآن... مساكين هم من تركوا القرآن  
 وأجهدوا أنفسهم في البحث عن طريق آخر يوصلهم إلى السعادة..  
 يوصلهم إلى الحياة الحقيقية.

يا حسرتكم عندما يجدون أن ما يبحثون عنه كان في متناول  
 أيديهم، ولكنهم لم يعرفوا طريق البدء، لم يبدؤوا بالقرآن أولاً في  
 التخطيط للحياة من جديد.

### فكرة المشروع:

إنها دعوة للمشاركة في حملة مشروع (الحياة من جديد)، نبدأ  
 فيها بالقرآن أولاً، نريد أن نحيا بالقرآن، وأن نمتزج أرواحنا به، فهو  
 طريقنا إلى الإصلاح، وأولى خطواتنا نحو التصحيح، فلا بد أن نبدأ  
 بالقرآن أولاً، لأنه هو هادي البشرية ومرشداتها، ونور الحياة  
 ودستورها، ما من شيء يحتاجه البشر إلا ويبينه الله نصاً أو إشارة أو  
 مفهوماً، علمه من علمه وجهله من جهله.

ومع ضعف الأمة في عصورها المتأخرة تراجع الاهتمام بالقرآن،  
 وانكسر حتى اقتصر الأمر عند غالب المسلمين على حفظه وتجويده  
 وتلاوته فقط، بلا تدبر ولا فهم لمعانيه ومراده، هم أحدهم: كم  
 قرأ؟ وكم حفظ؟، وترتب على ذلك ترك العمل به، أو التقصير في  
 ذلك، وقد أنزل الله القرآن وأمرنا بتدبره، وتکفل لنا بحفظه،  
 فانشغلنا بحفظه وتركنا تدبره.

## أهداف المشروع:

الارتقاء بالنفس في كافة جوانبها: (العقائدية والتعبدية والأخلاقية والروحية والنفسية والاجتماعية والفكرية والجسدية)، بصورة شاملة متوازنة تصل بالفرد إلى العبودية المطلقة في كل شؤونه وأحواله، قال الله تعالى: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيْكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُنَزِّكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ١٥١].

فتصبح الأمة مؤهلة لتطبيق منهج الله تعالى في الأرض، وعبادة الله وحده، وقيادة البشرية نحو عمارة الكون.

## أولى خطوات المشروع: (التدبر):

لقد أنزل الله جل وعلا القرآن ووصفه بأنه مبارك، ثم بين الطريق التي تحصل به بركة هذا الكتاب، والطريق التي تناول به خيراته، فقال الله تعالى: ﴿كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [ص: ٢٩]. فلا سبيل لتحصيل بركة الكتاب إلا بتدبره، وفهم معانيه واتباعه، وقد بينت هذه الآية أن الغرض الأساسي من إنزال القرآن هو التدبر والتذكرة، لا مجرد التلاوة على عظم أجرها.

والتدبر: هو الفهم لما يتلى من القرآن، مع حضور القلب وخشوع الجوارح، والعمل بمقتضاه.

ويكون بإطالة نظر القلب إلى معانيه، وجمع الفكر على فهمه

وتعقله، وأن يشتعل القلب في التفكير في معنى ما يلفظه بلسانه، فيعرف من كل آية معناها، ولا يتجاوزها إلى غيرها حتى يعرف معناها ومرادها.

وقيل معناه: هو التفكير الشامل الموصل إلى أواخر دلالات الكلم ومراميه البعيدة.

قال الحسن البصري: «وَاللَّهُ مَا تَدْبِرُهُ بِحْفَظِ حُرُوفِهِ وَإِضَاعَةِ حُدُودِهِ، حَتَّى إِنْ أَحَدُهُمْ لِيَقُولَ: قَرَأْتُ الْقُرْآنَ كُلَّهُ مَا أَسْقَطْتُ مِنْهُ حِرْفًا وَاحِدًا، وَقَدْ وَاللَّهُ أَسْقَطْتُهُ كُلَّهُ، مَا تَرَى الْقُرْآنَ لَهُ فِي خَلْقٍ وَلَا عَمَلًا».

وقال تعالى: «الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقًّا تَلَاوَتْهُ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكْفُرُ بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ» [البقرة: ١٢١].

روى ابن كثير عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «والذي نفسي بيده إن حق تلاوته أن يحل حلاله، ويحرم حرامه ويقرؤه كما أنزله الله...».

قال الشوكاني: «يتلونه: يعملون بما فيه، ولا يكون العمل به إلا بعد العلم والتدبر».

قال عكرمة: (أما سمعت قول الله تعالى: «وَالْقَمَرِ إِذَا تَلَاهَا» [الشمس: ٢]. تلها: أي تبعها.

عن عبد الله بن عمرو، قال: قال رسول الله ﷺ: «يُقالُ لصَاحِبِ الْقُرْآنِ افْرُأْ وَارْتَقِ وَرَتَّلْ كَمَا كُنْتَ تُرَتَّلُ فِي الدُّنْيَا، فَإِنْ مَنْزِلَكَ عِنْدَ آخِرِ آيَةٍ تَقْرُؤُهَا»<sup>(١)</sup>.

قال بعض السلف: (صاحب القرآن هو العالم به، العامل بما فيه، وإن لم يحفظه عن ظهر قلب، وأما من حفظه ولم يفهمه ولم يعمل به، فليس من أهله وإن أقام حروفه إقامة السهم).

والمتأمل في القرآن يجده زاخراً بجوامع الكلم، وجواهر الحكم، وكنوز المعرف، وأسرار الحياة، وعوالم الغيب، وذخائر القيم، وروائع الأحكام، وغرائب الأمثال، وساطع البراهين، ولذا قالوا: «إن في القرآن علم الأولين والآخرين».

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: «لو ضاع لي عقال بعيرٍ لوحده في كتاب الله».

وفي ذلك تنبية إلى أن إدراك ذلك كله إنما يتحقق بطول التأمل والتدبر، لا بالخطف والاستعجال والتلاوة السطحية، وإذا لم يتمكن القارئ من التدبر في الآية إلا بتردیدها فليرددها، وذلك ما كان يفعله رسول الله ﷺ وصحابه رضوان الله عليهم، والصالحون من سلف الأمة، يرددون بعض الآيات تدبراً وتأثراً، وهذا ما يمكن أن نؤكد به شرعية هذا المشروع، وأنه هو هدي نبينا محمد وطريقة صحابته من بعده.

(1) سنن أبي داود ج ٤ ص ٣٣٨

### مشروعية المشروع:

عن أبي ذر قال: «صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلَّيْلَةِ فَقَرَأَ بِآيَةَ حَتَّى أَصْبَحَ يَرْكَعُ بِهَا، وَيَسْجُدُ بِهَا: ۝إِنْ تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۝» [المائدة: ١١٨] <sup>(١)</sup>.

فهذا رسول الله ﷺ يقدم التدبر على كثرة القراءة، فيقرأ آية واحدة فقط في ليلة كاملة.

وروي عن حذيفة رضي الله عنه «أنه صلى مع النبي ﷺ ذات ليلة فكان يقرأ مترسلاً، فإذا مر بآية فيها تسبيح سبع، وإذا مر بسؤال سأله، وإذا مر بتعوذ تعوذ».

وفي ذلك تطبيق نبوي عملي للتدبر، ظهر أثره بالتسبيح والسؤال والتعوذ.

### كيفية تطبيق الصحابة لمفهوم التدبر:

أما عن كيفية تطبيق الصحابة رضي الله عنه وسلف الأمة من بعدهم لخطوات هذا المشروع، فلا بد أن نبه أولاً إلى أن تطبيقهم قد نشأ عن فهم عميق للغاية التي من أجلها أنزل القرآن، وقناعة تامة بما يجب عليهم تجاهه، وهذه أهم مقومات نجاح أي عمل أو أي مشروع، فقد نقل عن محمد بن كعب القرشي رضي الله عنه أنه قال: «لَئِنْ أَقْرَأْتِ فِي لَيْلَتِي حَتَّى أَصْبَحَ (إِذَا زَلَّتْ) وَ (الْقَارِعَةَ) لَا أَزِيدُ عَلَيْهِمَا أَحَبَ إِلَيْيَّ مِنْ أَنْ أَهْذِنَ الْقُرْآنَ لَيْلَتِي هَذِهِ» - أو قال - أَنْشَرَهُ نَثْرًا».

(١) مسند الإمام أحمد ج ٦ ص ١٥٨.

وورد ذلك عن جمٰع من الصحابة، فعن قَتِيم الداري رضي الله عنه أنه كرر قوله تعالى: **﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءً مَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ﴾** [الجاثية: ٢١]. ردَّ هذه الآية حتى أصبح.

وعن عباد بن حمزة قال: (دخلت على أسماء رضي الله عنها وهي تقرأ: **﴿فَمَنِ اهْتَدَ إِلَيْنَا وَوَقَاتَ عَذَابَ السَّمُومِ﴾** [الطور: ٢٧] قال: فوقفت عليها فجعلت تستعيد وتدعو، قال عباد: فذهبت إلى السوق فقضيت حاجتي ثم رجعت وهي تستعيد وتدعو).

وورد أن ابن مسعود رضي الله عنه ردَّ قوله تعالى **﴿وَقُلْ رَبِّ زَدْنِي عِلْمًا﴾** [طه: ١١٤].

وورد عن سعيد بن جبير رحمه الله أنه ردَّ قوله تعالى: **﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾** [البقرة: ٢٨١] وورد ذلك عن جمٰع من التابعين والصحابة رضي الله عنهم.

وعن عبد الله بن شداد قال: سمعت نشيج عمر بن الخطاب رضي الله عنه وأنا في آخر الصفوف في صلاة الصبح يقرأ في سورة يوسف: **﴿فَالَّذِي أَنَا أَشْكُو بَشِّي وَحُزْنِي إِلَى اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾** [يوسف: ٨٦].

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «كان الرجل منا إذا تعلم عشر الآيات لم يتجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل بهن».

هكذا كان منهج النبي ﷺ في تعليم الصحابة، تلازم العلم والمعنى والعمل، فلا علم جديد إلا بعد فهم السابق والعمل به، فكانوا يوقنون بأن المقصود من التلاوة هو التدبر والعمل به.

وكان ابن عمر رضي الله عنهما يقول: «كان الفاضل من أصحاب رسول الله ﷺ في صدر هذه الأمة لا يحفظ من القرآن إلا السورة ونحوها، ولكنهم رزقوا العمل بالقرآن، وإن آخر هذه الأمة يرزقون القرآن منهم الصبي والأعمي ولا يرزقون العمل به».

ولقد تعلم ابن عمر رضي الله عنهما سورة البقرة في اثنى عشر عاماً، فلما ختمها نحر جزوراً، وطول هذه المدة ليس فقط للحفظ والضبط من جهة اللفظ، بل إن المظنون فيهم ﷺ أئم أسرع حفظاً من المتأخرین، لكنهم كانوا يتلقون وينظرون إلى ما تضمنه هذا الوحي من الخير العظيم.

### منهج الصحابة في تلقي القرآن:

إن القرآن لن يفعل في قلوبنا كما فعل في قلوب الصحابة رضوان الله عليهم إلا إذاقرأنا القرآن ونظرنا فيه بنفس الشعور الذي كان يتلقى به أصحاب رسول الله ﷺ ومن بعدهم من يتلونه حق تلاوته أولئك يؤمنون به، فقد كانوا يقرؤونه ويتلونه بشعور التنفيذ، ليعملوا به فور سماعه.

لقد فاق الصحابة رضوان الله عليهم غيرهم لأن القرآن امترج في حياتهم، حتى كان أحدهم يلقى أخاه فلا يفارقه حتى يقرأ عليه

سورة العصر، كما ثبت عنهم ﷺ، فالقرآن كان مخالطاً لحياتهم، في قلوبهم، وفي مجالسهم، وفي مواطنهم، بل في كل أمر من أمور حياتهم، كانوا مقتربين به مقبلين عليه مشتغلين به عن غيره، فلذلك فاقوا غيرهم في الإيمان والعلم، وفاقوا غيرهم في العمل، وفاقوا غيرهم في الجهاد، فكتب الله على أيديهم النصر.

من المشاهد في هذه الأيام أن الخطب والمواعظ والدروس كثيرة جداً أكثر مما كانت عليه في الزمن الأول، ولكن مع كثرة الدروس قل العمل، فكثيراً ما نسمع ولا نرى تطبيقاً، وكثيراً ما نعلم ولا نرى عملاً.

وهذا هو الفارق بيننا وبين أصحاب رسول الله ﷺ وتابعיהם من أهل القرون الأولى، حين كانت الموعظ والدروس والخطب قليلةً، حتى قال قائلهم: «كان رسول الله ﷺ يتحولنا بالموعظة مخافة السامة علينا»، كان الكلام قليلاً وكان العمل كثيراً، فهم يعلمون أنَّ كل ما يسمعونه من كتاب الله وتوجيهات رسوله ﷺ واجب التنفيذ، كما يجب على الجنود في ميدان القتال تنفيذ الأوامر التي تصدر إليهم من القادة، وإلا كانت الهزيمة والخذلان، فلكانوا يتلقون الوحي عن الله بواسطة رسول الله ﷺ بالسمع والطاعة، وسرعة التنفيذ، ولم يكونوا يتأخرون لحظة واحدة في تنفيذ ما سمعوا من رسول الله ﷺ، والعمل بالعلم الذي تعلموه منه.

## نماذج رائعة لتطبيق المشروع:

وها هنا أمثلة لبيان كيف كان أصحاب رسول الله ﷺ يتلقون الوحي عن الله عز وجل.

**النموذج الأول:** قال الله تعالى في سورة الأحزاب: **«وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا»** [الأحزاب: ٣٦].

روى المفسرون أن رسول الله ﷺ أراد أن يحطم الفوارق الطبقية بين الناس، ويزيل الحواجز بين الفقراء والأغنياء، وبين الأحرار أصلاً والذين أنعم الله عليهم بالحرية بعدما كانوا عبيداً، أراد الرسول ﷺ أن يبيّن للناس أنهم جميعاً كأسنان المسط، لا فضل لعربي على أعجمي، ولا لأبيض على أسود، إلا بالقوى، كما قال تعالى: **«يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ إِنْعَنْدَ اللَّهِ أَنْفَاقَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ»** [الحجرات: ١٣].

أراد الرسول ﷺ أن يغرس في الناس هذا المبدأ، والكلام في هذه الحال ربما يكون أقل فائدةً وأقل تأثيراً، ذلك أن النفوس قد جُبلت على الرفعة وحب الظهور، فلا بد أن يغرس هذا المبدأ في نفوس الناس بشيء من التطبيق العملي، الذي يقع في أسرة الرسول ﷺ وذوي قرابته، إذ أن العمل دائماً أكثر تأثيراً في القلوب من القول،

فقام رسول الله ﷺ إلى زينب بنت جحش، ابنة عمه، وجدها واحد، هو عبد المطلب سيد قريش، قام إليها يخطبها لولاه زيد بن حارثة، الذي أنعم عليه رسول الله ﷺ بالحرية، فلما ذكره لها قالت: ما أنا بناكحته. فقال ﷺ: «بل تنكحينه».

في بينما هي تناور رسول الله ﷺ إذا بالوحي يتزل لفصل القضاء، بقوله تعالى: **﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُّؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا﴾** [الأحزاب: ٣٦].

فقرأها رسول الله ﷺ على زينب، فقالت: يا رسول الله، أترضاه لي زوجاً؟ قال: «نعم»، قالت: إذن لا أعصي الله ورسوله، رضيت بما رضي به الله ورسوله، فتزوجته، هكذا نزلت على أمر الله ورسوله ﷺ، وإنما لم توافق أولاً لأنها ظنت أن الأمر لا يزيد على كونه عرضاً ومشورةً، فلما نزل الوحي لم تعد القضية قضية نكاح وخطبة، توافق أو لا توافق، وإنما بعد نزول الوحي صارت القضية قضية طاعة الله ورسوله، وإن تكون قد عصت الله ورسوله، والله يقول: **﴿وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا﴾**.

هكذا كانوا يتلقون الوحي عن الله جل جلاله، أما نحن فالأوامر والنواهي تقع أذاناً صباحاً ومساءً وكأننا لم نسمع شيئاً.

والله تبارك وتعالى يقول: **﴿فَذَكِّرْ إِنْ تَفَعَّتِ الدُّكْرَى \* سَيِّدُكَرْ مَنْ يَخْشَى \* وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى \* الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الْكُبْرَى \* ثُمَّ**

لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى﴾ [الأعلى: ٩ - ١٣].

إن أصحاب رسول الله ﷺ لما أسلموا وجوههم لله، وتأدبوها بآداب القرآن ملوكهم الله الدنيا كلها، وفتحوا البلاد شرقها وغربها، ودخل الناس في دين الله أفواجاً.

ونحن لما صرنا نختار نفعل أو لا نفعل، صار حالنا كما هو ظاهر لكل أحد.

**النموذج الثاني:** لقد سجلت لنا السنة النبوية المحفوظة بحفظ الله لها ولكتابه مثلاً آخر رائعاً لبيان كيف كان يتلقى أصحاب رسول الله ﷺ كتاب الله بالسمع والطاعة وسرعة الاستحابة، فروى البخاري ومسلم عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة أنه سمع أنس بن مالك رضي الله عنه يقول: كان أبو طلحة أكثر الأنصار بالمدينة مالا من نخل، وكان أحب أمواله إليه بيرحاء، وكانت مستقبلة المسجد، وكان رسول الله ﷺ يدخلها ويشرب من ماء فيها طيب، قال أنس: فلما أنزلت هذه الآية ﴿لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾ قام أبو طلحة إلى رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله! إن الله تبارك وتعالى يقول: ﴿لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾ وإن أحب أموالي إلى بيرحاء، وإنها صدقة لله أرجو برها وذخرها عند الله، فضعها يا رسول الله حيث أراك الله، قال فقال رسول الله ﷺ: «بخ<sup>(١)</sup>، ذلك مال رابح، ذلك مال رابح، وقد سمعت ما قلت، وإن

(١) بخ: كلمة تطلق لاستحسان الأمر وتعظيمه في الخير.

أرى أن تجعلها في الأقربين» فقال أبو طلحة: أفعل يا رسول الله فقسمها أبو طلحة في أقاربه وبني عمه <sup>(١)</sup>.

فلننظر كيف استجاب أبو طلحة رضي الله عنه لأمر الله بالإنفاق، وبادر إلى الخروج من أحب أمواله إليه صدقة الله تعالى.

**النموذج الثالث:** موقف استحابة آخر من مواقف الحياة بالقرآن، في قصة الإلفك التي كان فيها مسطح بن أثاثة، وكانت أمه بنت حالة الصديق، وكان مسطح رجلاً فقيراً، وكان الصديق ينفق عليه، فلما قال ما قاله في عائشة رضي الله عنها، ونزلت الآيات ببراءتها قال أبو بكر: (والله لا أنفق على مسطح شيئاً أبداً) بعد الذي قال لعائشة ما قال، فأنزل الله **﴿وَلَا يَأْتِلُ أُولُو الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةُ أَنْ يُؤْتُوا أُولَى الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلِيَعْفُوا وَلِيَصْفَحُوا أَلَا ثُجُّونَ أَنْ يَعْفِرَ اللهُ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾** [النور: ٢٢]. قال أبو بكر: بلى والله إني أحب أن يغفر الله لي. فرجع إلى مسطح النفقه التي كان ينفق عليه، وقال: والله لا أنزعها منه أبداً <sup>(٢)</sup>.

وهذا موضع الشاهد: **﴿أَلَا ثُجُّونَ أَنْ يَعْفِرَ اللهُ لَكُمْ﴾** «بلى والله إني أحب أن يغفر الله لي».

ما قال: كيف وقد آذاني في عرضي، ولطخ شرفي، ودنس

(١) صحيح البخاري (١٦٣٨) باب الزكاة / صحيح مسلم باب الزكاة (١٦٦٤).

(٢) أخرجه البخاري كتاب الشهادات ج ٥.

كرامي، لا، لم يتردد لحظة واحدة، وإنما سمع وأطاع، وطمع في رحمة الله ومغفرته.

إن الذي يحب أن يتجاوز الله عنه ينبغي أن يتجاوز عن الناس.

إن الذي يحب أن يغفو الله عنه ينبغي أن يغفو عن الناس.

﴿وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفُحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾.

هكذا كان أصحاب رسول الله ﷺ يتلقون الوحي عن الله عز وجل، ويتأدبون بما أدهم به الله، فإذا ما نظرنا في أنفسنا وواقعنا وجدنا الأخوين الشقيقين إذا تخاصما لأتفه الأسباب تغيرت قلوبهما وامتلأت حقداً وعداوة وبغضنا، ولا تقبل الصلح أبداً، حتى قال قائل: لو كان صلحه مع أخيه يدخله الجنة، فهو في غنى عنها، فإنما الله وإنما إليه راجعون.

**النموذج الرابع:** وهنا مثال آخر في بيان كيفية تلقي أصحاب رسول الله ﷺ للقرآن، وكيف كانوا يقومون به أخلاقهم:

عن ابن عباس رضي الله عنه قال: «قدم عيينة بن حصن، فترل على ابن أخيه الحرب بن قيس، وكان من النفر الذين يدّينهم عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وكان القراء أصحاب مجلس عمر رضي الله عنه ومساورته كهولاً كانوا أو شباناً، فقال عيينة لابن أخيه: يا ابن أخي، لك وجه عند هذا الأمير فاستأذن لي عليه، فاستأذن فأذن له عمر رضي الله عنه، فلما دخل قال: هي يا ابن الخطاب، فوالله ما تعطينا الجزل ولا

تحكم فينا العدل، فغضب عمر رضي الله عنه حتى هم أن يوقع به، فقال له  
الحر: يا أمير المؤمنين! إن الله تعالى قال لنبه صلوات الله عليه: **«خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ**  
**بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ»** [الأعراف: ١٩٩]. وإن هذا من  
الجاهلين، فوالله ما جاوزها عمر رضي الله عنه حين تلاها عليه، و كان وقاً  
عند كتاب الله.

## النموذج الخامس: كيف كان المسلمات الأول يتلقين القرآن وطبقنه؟

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «يرحم الله نساء المهاجرات الأولى، لما أنزل الله: ﴿وَلِيُضْرِبَنَّ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ﴾ [النور: ٣١] شققن مروطهن فاختمن بهما»<sup>(١)</sup>.

أي غطين رؤوسهن ووجوههن. هكذا استحاب المسلمات  
لأمر الله، وهكذا سمعن وأطعن.

إن أوامر الله لا تقبل النقاش، ولا تخضع للخيرة، إنها أوامر العزيز الجبار لا ينبعي أن ترد، ولا أن ترفض.

أختي المسلمة:.. بأي شعور تقرئين القرآن؟ وكيف استجابت لك  
لأمر الله تعالى فيه؟ وهل لك في نساء الصحابة أسوة؟

\* كم من امرأة قرأت هذه الآيات وقد تخلفت عن تنفيذ أمر الله فيها؟

(1) صحيح البخاري باب (وليضر بن خمرهن على جيوهين) ج ٩ ص ٤٣٣ .

\* كم من متبرجة مرت عليها ولم تحرك عندها العزيمة على التوبة والتصحيح؟

### تجربة واقعية لتطبيق المشروع:

ومن المناسب أن نذكر تجربة واقعية لجامعة من الفتيات طبقن هذا المشروع، فذاقوا طعم الحياة بالقرآن، حيث تقول إحداهن: (طريقتنا في حفظ كتاب الله تعتمد على مدى التغيير الذي يتم في حياتنا بعد تلاوتنا لكل آية، لقد كان الصحابة رضوان الله عليهم يحفظون القرآن بالتطبيق، ونحن بطريقتنا نحاول ذلك.. لا ننتقل لحفظ آية دون أن نكون قد طبقنا السابقة في حياتنا...) ثم تعطينا مثالاً على ذلك فتقول: على سبيل المثال قول الله تعالى: «مَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَا تَمْرُدُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ» آية في كتاب الله عز وجل.. تعرفت على معناها وفهمتها حتى سكت قلي،.. ومنذ فجر ذلك اليوم صحتي تلك الآية، فقد كنت متذكرة في فراشي وبرد الشتاء يغريني بالنوم.. ها هو الأذان.. أتمي الصلاة، ولكن النوم سلطان كما يقولون، تذكرت الآية التي ذكرتني بلقائه اللهم جل جلاله، وكيف سيكون حالى عندما يسألني ربى، ألم أفرض عليك خمس صلوات؟ فلماذا جعلتها أربعًا بھواك؟! أخذتُ أفكر في ذلك، ولكنني لم أُبرح مكاني حتى جاءتني آية أخرى كنت أحفظها: «وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ \* الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ \* وَتَقْلِبُكَ فِي السَّاجِدِينَ» [الشعراء: ٢١٧-٢١٩]، وكأنها تقول: ألا تريدين أن يراك رب العزة تقومين للصلاه فيشكر لك عملك، وب مجرد تذكرى لتلك الآيات ذهب عيني الخمول، وتنبهت على الفور، ولم أشعر إلا وأنا بين يدي ربى أصلى وأستغفر».

## واقعنا مع القرآن

﴿وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا﴾ [الفرقان: ٣٠].

ولنا أن نسأل أنفسنا الآن:

- ما درجة تدبر القرآن في تلاوتنا؟
- وما مقدار الاستجابة في واقعنا العملي لما نقرؤه من القرآن؟
- وهل يمكن أن يغير القرآن حياتنا؟
- هل يمكن أن نحيي حياتنا من جديد بالقرآن؟
- وهل نحن نربى أبناءنا وطلابنا على الحياة بالقرآن؟
- أو أن الأهم الحفظ وكفى، بلا تدبر ولا فهم، يعبر أن التدبر يؤخر الحفظ!! هل يمكن أن نحفظ آياته بطريقة أخرى غير مجرد الترديد والإعادة ولو طالت المدة؟

لا عذر لنا، ولا عذر لأحد في ترك تدبر القرآن، فكل من له عقل يدبر به أمور حياته ويعيشه بين النافع والضار قادر على تدبر القرآن، وسوف يسألنا الله عنه قال الله تعالى: **﴿وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ يُسَأَلُونَ﴾** [الزخرف: ٤٤].

لا عذر لأحد في ترك تدبره وتعلمه، وقد يسر الله لنا فهمه

وادّكاره، وتكفل لنا بحفظه، وهياً له علماء أفاداً يقومون ببيانه وإيضاح معانيه في كتب التفاسير وشروحات أهل العلم، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ﴾ [القمر: ١٧].

وإن للقرآن حقوقاً وواجبات، ولمن أدى تلكم الواجبات والحقوق فضائل ومكرمات، يحسن لنا في بداية هذا الفصل أن نذكرها، كيما يتبين لنا مدى التقصير الذي وقع من المسلمين اليوم في حق القرآن، وكيف هي علاقتنا بالقرآن؟ حيث إن هناك أنواعاً ودرجات من التقصير مع القرآن، ولذلك التقصير آثار سيئة وخطيرة على المقصر في الدنيا والآخرة.

### الواجبات الخمس للقرآن:

١ - الإيمان به وبأنه كلام الله المترل على رسوله ﷺ بلفظه ومعناه: ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾ [فصلت: ٤٢]، قال ابن قدامة: (وليعلم أن ما يقرؤه ليس كلام بشر، وأن يستحضر عظمة المتكلم سبحانه، ويتدبر كلامه، فإن التدبر هو المقصود من القراءة، وإن لم يحصل التدبر إلا بترديد الآية فليرددها) <sup>(١)</sup>.

٢ - إجادة تلاوته على الوجه الصحيح: ﴿وَرَتَّلَ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا﴾ [المزمول: ٤].

(١) المدارج، تدبر القرآن للسندي (٣٥).

٣- تعلم القرآن وفهم معانيه والاجتهاد في رصد وحصر القيم الإيمانية والعملية: قال تعالى: **﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدْبَرُوا آيَاتَهُ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾** [ص: ٢٩]، **﴿أَفَلَا يَتَذَكَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾** [النساء: ٨٢].

٤- العمل بما فيه والتحلّق بآدابه: **﴿وَهَذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعْلَكُمْ تُرْحَمُونَ﴾** [الأنعام: ١٥٥]، **﴿وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ بَعْتَدَهُ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ﴾** [الزمر: ٥٥].

٥- تعليم القرآن والدعوة إليه: **﴿فَذَكِّرْ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدٍ﴾** [ق: ٤٥]، وعن عثمان بن أبي شحنة عن النبي ﷺ قال: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه»<sup>(١)</sup>.

### الفضائل والمكرمات لمن تعلم القرآن:

١- أنه من أعظم أسباب الثبات: **﴿قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُبَشِّرَ الَّذِينَ آمَنُوا وَهُدَى وَبُشِّرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾** [النحل: ١٠٢].

٢- أنه هداية ونور وبصيرة: قال تعالى: **﴿هَذَا بَصَائِرٌ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُوقَنُونَ﴾** [الجاثية: ٢٧]، **﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ وَبُشِّرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾** [النحل: ٨٩].

(١) صحيح البخاري (٩١/١٠).

عن زيد بن الأرقم أنه قال: إن النبي ﷺ قال: «أَلَا وَإِنِّي تارك فيكم ثقلين: أحدهما كتاب الله تعالى، هو حبل الله، من اتبعه كان على الهدى، ومن تركه كان على ضلاله»<sup>(١)</sup>.

٣ - أنه من أعظم الأسباب الموصولة للإيمان القوي الحي اليقظ، الذي يدفع صاحبه إلى العمل والانضباط، «وَإِذَا ثُلِيتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ» [الأنفال: ٢]، «إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ» [ق: ٣٧].

٤ - أنه من أعظم أبواب المتاجرة والربح مع الله تعالى: عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول ألم حرف؛ ولكن ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف»<sup>(٢)</sup>.

٥ - تتحقق به الخيرية في الدنيا والآخرة: عن عثمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعْلَمَ الْقُرْآنَ وَعَلِمَهُ»<sup>(٣)</sup>.

٦ - شفاعة القرآن لصاحبه يوم القيمة: عن أبي أمامة قال: سمعت رسول الله ﷺ: «اقرؤوا القرآن فإنه يأتي يوم القيمة شفيعاً لأصحابه»<sup>(٤)</sup>.

(١) صحيح مسلم (٤/١٨٧٣).

(٢) رواه الترمذى وقال: حديث حسن صحيح.

(٣) صحيح البخارى (٩/١٠).

(٤) صحيح مسلم (١/٢٥٥-٨٠٤)، وبنحوه في سنن الدارمى (٢٣١، ٥٢٢-٢)، مسند الإمام أحمد (٥-٢٤٩)، (٢٢٢٠٠).

٧- تكون به العصمة والوقاية من الشر وأهله: **﴿وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ جَعَلَنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا﴾** [الإسراء: ٤٥].

٨- العزة والرفة في الدنيا والآخرة: **﴿وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَى أَنْ يَبْعَثَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا﴾** [الإسراء: ٧٩]، **﴿فَلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلَيُفَرِّحُوا هُوَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ﴾** [يونس: ٥٨].

وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَمَا إِنْ نَبِيَّكُمْ مُحَمَّدًا قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ يَرْفَعُ بِهِذَا الْقُرْآنَ أَقْرَامًا وَيَنْهَا آخْرِينَ»<sup>(١)</sup>.

٩- من أعظم أسباب جلاء القلوب ورقتها وشفافيتها: **﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَّتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا ثُلِيتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾** [الأنفال: ٢].

١٠- إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْذِبُ جَوْفًا وَعَنِ الْقُرْآنِ: عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: «اقرؤوا القرآن، ولا تغرنكم هذه المصاحف المعلقة، فإن الله لا يعذب قلباً وعنى القرآن»<sup>(٢)</sup>.

١١- فيه شفاء حسي ومعنوي: **﴿وَنَزَّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا﴾** [الإسراء: ٨٢].

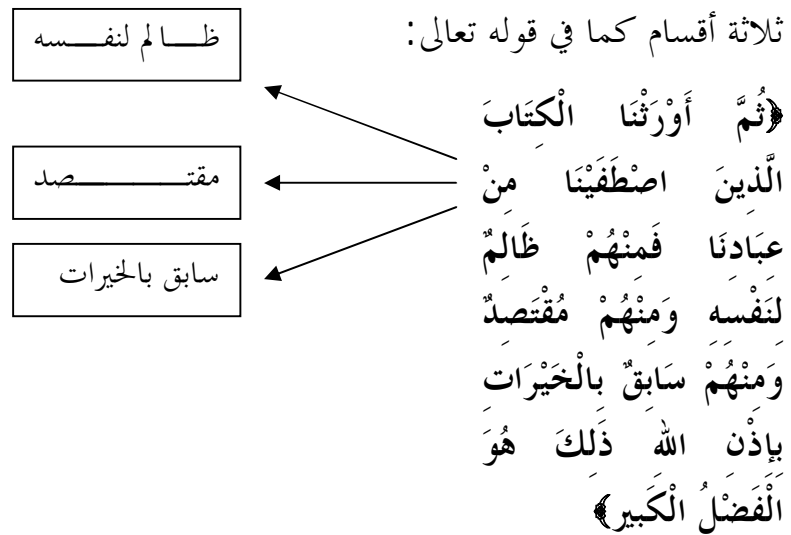
(١) صحيح مسلم (٥٥٩/١)، (٧١٨)، سنن ابن ماجه (٧٩/١)، (٢١٨).

(٢) وعنى: قال ابن كثير: أي عقله إيماناً به وعملاً، فأما من حفظ ألفاظه وضيع حدوده فإنه غير واع له.

(٣) فتح الباري (٩٦/١٠).

١٢ - أنه مناجاة مع الله وصلة به: عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلوات الله عليه قال: «قال الله تعالى: قسمت الصلاة بيّني وبين عبدي نصفين، ولعدي ما سأله، فإذا قال العبد: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ قال الله تعالى: حمدني عبدي، وإذا قال: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾. قال الله تعالى: أثني علي عبدي، وإذا قال: ﴿مَالِكُ يَوْمِ الدِّينِ﴾ قال: مجدهن عبدي (وقال مرة: فوض إلي عبدي) فإذا قال: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ . قال: هذا بيّني وبين عبدي ولعدي ما سأله، فإذا قال: ﴿إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ \* صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ﴾. قال: هذا لعدي ولعدي ما سأله»<sup>(١)</sup>.

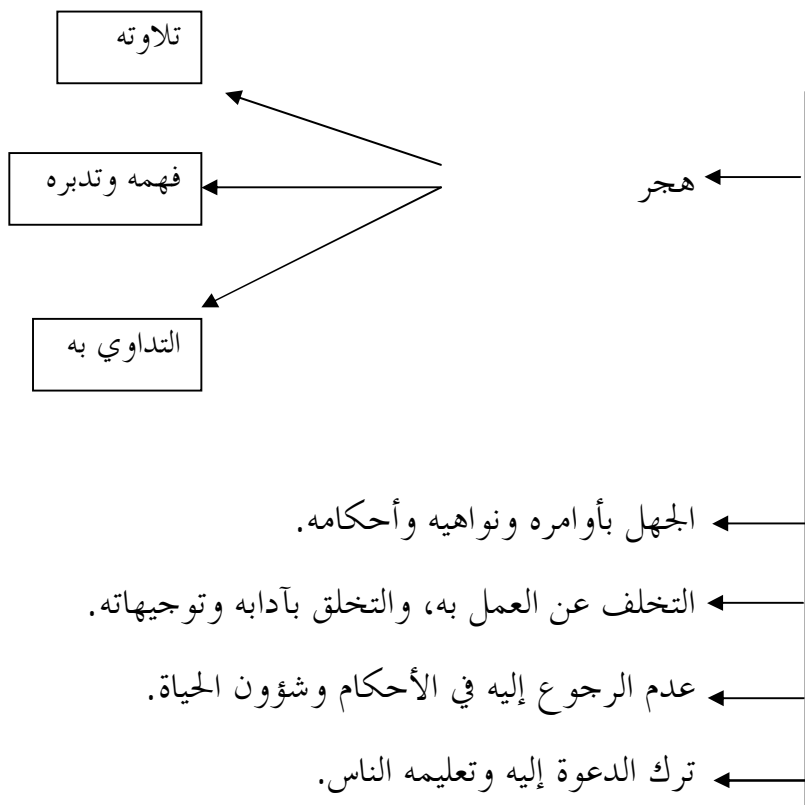
ولقد قسم الله تعالى عباده إزاء الأخذ بالقرآن والعمل به إلى



(1) صحيح مسلم (٤/٨٥).

فهؤلاء – كما ذكر ابن القيم – كلهم مستعدون للسير، موقنون بالرجعة إلى الله تعالى، ولكنهم يتفاوتون في التزود ونوع الزاد وقدره، ويتفاوتون أيضاً في نفس السير إلى الله جل وعلا سرعةً وبطأً، وكل ذلك راجع إلى مقدار أخذهم بالكتاب والسنة علمًا وعملاً <sup>(١)</sup>.

### أشكال متعددة للنقصان في حق القرآن:



(1) طرق المحررتين لابن القيم.

### عاقبة التقصير في حق القرآن:

- ١- يصبح القلب كالبيت الخرب لوساوس الشيطان وهمزه: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: «إِنَّ الرَّجُلَ الَّذِي لَيْسَ فِي جَوْفِهِ شَيْءٌ مِّنَ الْقُرْآنِ كَالْبَيْتِ الْخَرْبِ»<sup>(١)</sup>.
- ٢- ظلمة وقسوة في القلب: قال تعالى: «أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِإِسْلَامٍ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّنْ رَّبِّهِ فَوَيْلٌ لِّلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِّنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ» [الزمر: ٢٢].
- ٣- ضيق في الفهم وضعف في الاستيعاب: وذلك بانغلاق القلب وحجبه، حيث إن الفهم هو عمل القلب، قال تعالى: «أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْفَالُهَا» [محمد: ٢٤].
- ٤- ضعف في الإيمان وفتور في العزمية: وذلك يقابل زيادة الإيمان وقوة اليقين بتلاوته والعمل به.
- ٥- ضيق في الصدر وضنك في الحياة: قال تعالى: «وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى» [طه: ١٢٤].
- ٦- يؤدي إلى اتباع الهوى والاجتراء على أبواب الحرام: «وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا» [الكهف: ٢٨].

(١) مسنن الإمام أحمد (٣٦٨١).

٧- لا يزيد الظالمين إلا خساراً وأوزاراً: كما قال تعالى: **«مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْرًا»** [طه: ١٠٠].

### لنببدأ بالقرآن أولاً

\* وعلى هذا فإذا أردنا أن نسلك أقرب طريق يوصل إلى الله تعالى وبأقل جهد... فلنبدأ أولاً بالقرآن.

\* وحينما نريد أن نرسم خططنا لزيادة إيماننا.. فلنبدأ أولاً بالقرآن.

\* ونحن نعزم أن نمضي في طريقنا نحو التصحيح والتغيير... فلنبدأ أولاً بالقرآن.

\* وإذا أردنا أن نفتح أففنا قلوبنا ونخلو بصائرنا.. فلنبدأ أولاً بالقرآن.

\* وإذا أردنا أن نحيا الحياة من جديد... فلنبدأ أولاً بالقرآن.

### لنببدأ أولاً بالقرآن في زيادة إيماننا:

قال المولى عز وجل: **«إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا ثُلِيَّتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادُتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ»** [الأنفال: ٢].

\* لقائل أن يقول: كيف يزيد إيماننا من خلال القرآن؟

\* وقد يقول قائل: إنني أقرأ كثيراً ولكنني لا أشعر بالتغيير وحلوة الإيمان التي أسمع عنها..

نعم، يحدث لنا هذا لأننا تعودنا أن نقرأ القرآن من أجل تحصيل أكبر قدر من الحسنات فقط، دون النظر إلى فهمه أو التفاعل معه، فلا بد من تحويل الوجهة، وتغيير القصد ليكون الانتفاع بآياته، وزيادة الإيمان من خلاله، هو المقصود الأول من قراءته، فالأمر يحتاج إلى جهد وصبر ومتابرة وبخاصة في البداية، مع الأخذ بالاعتبار أن هذه الطريقة لن تحرم صاحبها من الأجر والثواب، بل إن ثوابه بمشيئة الله سيكون مضاعفاً. يقول ابن القيم: (إن ثواب قراءة الترتيل والتدبر أجل وأرفع قدرًا، وثواب كثرة القراءة أكثر عدداً فالأول: كمن تصدق بجوهرة عظيمة، أو اعتق عبداً قيمته نفيسة، والثاني: كمن تصدق بعدد كثير من الدرارهم، أو اعتق عدداً من العبيد، قيمتهم رخيصة...)<sup>(١)</sup>.

إن زيادة الإيمان تعني تحرك القلب، وانفعال المشاعر مع القراءة، وأنه بدون ذلك لن يتحقق ما نريد.

معنى ذلك أن هدفنا الذي نسعى إليه من خلال اتصالنا المتكرر مع القرآن هو التأثر، وبديهي أن التأثر لن يتم إلا إذا كان هناك فهم وتدبر.

إذن ينبغي أن يكون شعارنا عند كل تلاوة للقرآن: أن نفهم ما نقرأ، ونختهد في التأثر به.

يقول ابن مسعود رضي الله عنه: (لا تهذوا القرآن هذ الشعر، ولا تنشروه

(١) زاد المعاد (٣٣٩/١).

نشر الدقل، وقفوا عند عجائبها، وحركوا به القلوب، ولا يكن هم أحدكم آخر السورة).

المذ: سرعة القراءة بغير تأمل، وقوله نشر الدقل: أي كما يتتساقط الرطب الردى اليابس من العذق إذا هز.

### لنبأ أولاً بالقرآن في تصحيح وتغيير أنفسنا:

والتحفيز الذي يحدثه القرآن يبدأ من داخل النفس، بدخول نوره إلى القلب، وكلما دخل النور إلى جزء من أجزاءه بدد ما يقابلها من ظلمة أحدهما المعاصي والغفلات واتباع الهوى.

وشيئاً فشيئاً يزداد النور في القلب، وتدب الحياة في جنباته، ليبدأ صاحبه حياة جديدة لم يعهد لها من قبل.

قال تعالى: «أَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي  
بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثُلَهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَلِكَ  
رُزِّيْنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ» [الأنعام: ١٢٢]. فالقرآن إذن  
هو الروح التي تثبت في القلب فتحبيه. «وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ  
رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الإِيمَانُ وَلَكِنْ  
جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى  
صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ» [الشورى: ٥٢].

وعندما تسرى الروح في القلب، وتمتنع جنباته بنور الإيمان، فإن هذا من شأنه أن يطرد الهوى وحب الدنيا من القلب، مما يكون له أبلغ الأثر على سلوك العبد واهتماماته، وانشراح صدره، كما

جاء في قوله تعالى: **﴿أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِّلْقَاسِيَّةِ قُلُوبُهُمْ مِّنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾** [الزمر: ٢٢].

**لنبدأ أولاً بالقرآن في إصلاح قلوبنا...**

القرآن هو أفضل طريقة لإصلاح القلوب وزيادة الإيمان، يقول الله تعالى: **﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا ثُلِيتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادُتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾** [الأنفال: ٢].

إنه موعظة الله وهل هناك أعظم وأبلغ من الموعظة الربانية؟  
وهل هناك أيسر منها وأكثر نفاذًا إلى القلب والضمير؟

قال تعالى: **﴿تَلَكَ آيَاتُ اللَّهِ تَسْلُو هَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ اللَّهِ وَآيَاتِهِ يُؤْمِنُونَ﴾** [الجاثية: ٦].

لكن العبرة بالقلوب التي تقرؤه وتسمع كلامه وتستقبله...

فلا بد من وجود قلب حي يستقبله، والقلب الحي هو قلب مرحف الحسّ تستغرق الكلمات كيانه فيخشع ويلين لذكر الله عز وجل، كما قال تعالى: **﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابِهًا مَثَانِي تَقْشِعُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهُ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ﴾** [الزمر: ٢٣].

فإذا ما استوفينا شرط الانتفاع بالقرآن وهو زيادة الخوف والخشية من الله، علينا أن نحسن استقباله فنعطي له آذاناً وعقولاً ونتلقاه على أننا المخاطبون به، يقول الله تعالى: **«إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ»** [ق: ٣٧].

يقول ابن مسعود رض: «إِذَا سَمِعْتَ اللَّهَ جَلَّ وَعَلَا فِي كِتَابِهِ يَقُولُ «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا» فَأَرْعِهَا سَمْعَكَ، فَإِنَّمَا خَيْرٌ تُؤْمِنُ بِهِ أَوْ شَرٌّ تُنْهَىُ عَنْهُ»، وهذا لكونهم فهموا أن القرآن لتلقي العلم والعمل، وأن كل ما فيه خطاب لكل من سمعه ومن بلغه، وليس المخاطب به قوماً مضواً، ولم يبق لنا منه إلا أن نعبد ونقترب إلى الله جل جلاله بآلفاظه ونطقه.

ولقد عاتب الله جل وعلا صاحبة رسوله صل فأنزل عليهم **«أَلَمْ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَّلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أَوْثَوْا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمْدُ فَقَسَّتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسْقُونَ»** [الحديد: ١٦]، فحصل منهم الاستعتاب والمراجعة بتفقد قلوبهم وإصلاحها لأنهم علموا من كتاب الله تعالى وتوجيهات رسوله صل أن في الجسد مضعة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله..

فالقلوب التي لا تفقه القرآن، ولا تفهم معانيه، ولا تخشع لآياته قلوب مغلقة بأقفاصها، قال الله تعالى: **«أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا»** [محمد: ٢٤].

إنها قلوب عليها أقفالها، وكأنها بيوت خربة قد أغلقها أهلها ثم هجروها سنين طويلة، حتى سكنتها الهوام والدواب، وانخذلت مكاناً لرمي النفايات والقاذورات، إن هذا تشبّه نبي الأمة ورسوله ﷺ حينما قال: «إن الرجل الذي ليس في جوفه شيء من القرآن كالبيت الخرب»<sup>(١)</sup>.

### وأقفال القلوب كثيرة منها:

الإعراض عن دين الله عز وجل وتدبر كلامه، والاستكبار عن عبادته، والانغماس في معاصيه وتعاطي كل ما يغضبه ويسخطه، والغفلة عن مراقبته، والتهاون بأليم عقابه.

ومن أهم موانع تدبر القرآن وأحطر أقفالها، أمراض القلوب وفساد الباطن: كالرياء، والبالغة في طلب الدنيا، والغل، والحسد، والبغضاء، والكبر، لأنها ظلمة تكسو القلب وتمنع من دخول نور القرآن وهدایته، وتسبب شرود الذهن وانشغاله، حيث إن صفاء القلب والذهن أهم عوامل الفهم والتدبر.

ثمن لا ننسى قطيعة الرحيم فإنها من الأسباب الحاجة عن فهم كتاب الله والانتفاع به، قال تعالى: «فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ \* أُولَئِكَ الَّذِينَ لَعَنْهُمُ اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ» [محمد: ٢٢، ٢٣].

(1) رواه الترمذى وقال حديث حسن صحيح.

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلوات الله عليه قال: «خلق الله الخلق، فلما فرغ منه قامت الرحيم فأخذت بحقو الرحمن، فقال لها: مه، قالت: هذا مقام العائد بك من القطيعة. قال: ألا ترضين أن أصل من وصلك وأقطع من قطعك؟ قالت: بلى يا رب، قال: فذاك». قال أبو هريرة: اقرؤوا إن شئتم **﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقْطِعُوا أَرْحَامَكُمْ﴾**<sup>(١)</sup>.

ومن قطعه الله فهو مقطوع عن كلامه.

ولتمام الفائدة فإن هناك علامات كثيرة تدل على أن مغاليق القلب قد فتحت للخير وانشرحت للهداية، منها:

- ١ - استغلال مواسم المغفرة في الطاعات.
- ٢ - المواصلة على الخير بعد انقضاء تلك المواسم.
- ٣ - الشعور بزيادة الإيمان عند ذكر الله تعالى وتلاوه كتابه الكريم.
- ٤ - الخوف من الله عز وجل عند فعل المعصية.
- ٥ - الزيادة في فعل الطاعات ورجاء الله بعدها.
- ٦ - الشعور بخواص الدنيا والرضا باليسير منها.
- ٧ - يتقدم ذلك كله الإخلاص في العمل بتذكرة لقاء الله.

---

(1) صحيح البخاري ج ٩ ص ٥٢٢.

وإلا فبماذا نفسر تأثير القرآن الكريم على القلوب المشفقة في مثل قوله تعالى: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ تَقْشِعُرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَحْشُونَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلَيْنُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذَكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهُ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ﴾ [الرّمّر: ٢٣].

### لنبأ أولاً بالقرآن في طلب العلم:

مترلة القرآن مقدمة علىسائر العلوم، ولذلك كان السلف لا يشتغلون عن القرآن بشاغل، وقد صرحت عن النبي ﷺ أنه منع كتابة الحديث حتى استقرّ الأمرُ وُمِيزَ القرآن عن غيره، وقيل أن منع النبي ﷺ عن كتابة غير القرآن في وقته إنما كان ليتميز القرآن عن غيره، ولئلا يشتغل الناس بغير القرآن، وقد كان السلف الصالح يقدمون القرآن على كل شيء، وهذا الإمام ابن حزم يقول: استأذنت أبي في الخروج إلى قتيبة - ليتلقى عنه - فقال: اقرأ القرآن أولاً حتى آذن لك، فاستظهرت القرآن - أبي حفظه - فقال: أمكث حتى تصلّي بالختمة - يعني حتى تصلّي بنا وتحتم بالقرآن - يقول ففعلت، فلما عيّدنا - أبي انتهى رمضان وتحتمت بهم القرآن - آذن لي فخرجت - يطلب ذلك المحدث ليتلقى عنه».

وإنّا لنعجب إذا نظرنا إلى سير بعض العلماء على اختلاف أزماهم ودرجاتهم في العلم ونفعهم للأمة، بحد أفهم في آخر أوقاتهم يتحسرون على عدم الاشتغال بالقرآن، وذلك لما وجدوا في القرآن من الأثر والنفع والبقاء، فإن في القرآن من العلم ما ليس في غيره،

ويكفي قول الله تعالى في ذكر القرآن: **﴿بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ﴾** [العنكبوت: ٤٩].

وعند النظر في أحوال كثير من يتغلوون بالعلم في هذه الأزمنة، نجد أنهم أعرضوا عن القرآن، فمنهم من يعرض عنه إعراض هجر وبعد، ومنهم من يعرض عنه إعراض ترتيب في أوليات طلب العلم، بينما أولى وأعظم ما اشتغل به من أراد طلب العلم أن يشتغل بالقرآن العظيم، حفظاً وتلاوة وتدبرًا وفهمًا وإقبالاً عليه علمًا وعملاً.

وقد أعطانا النبي ﷺ معياراً دقيقاً وميزاناً واضحاً في هذه المسألة فقال: «**خَيْرُكُمْ مَنْ تَعْلَمَ الْقُرْآنَ وَعَلِمَهُ**»<sup>(١)</sup>.

### **لنبأ أولاً بالقرآن في تقويم أخلاقنا:**

من المهم أن نهتدي بهدى النبي ﷺ في قراءة القرآن، وفي تلاوته، وفي العمل به، وفي جعله منهاجاً للحياة، وعن سعد بن هشام بن عامر قال: (أتيت عائشة فقلت: يا أم المؤمنين أخبريني بخلق رسول الله، قالت: كان خلقه القرآن، أما تقرأ القرآن، قول الله عز وجل: **﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾** [القلم: ٤])<sup>(٢)</sup>.

قال القاضي: (أي خلقه كان جميع ما حصل في القرآن، فإن

(١) صحيح البخاري باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه ج ١٠ ص ٩١.

(٢) مسنن الإمام أحمد ج ٧ ص ١٣٢.

كل ما استحسنه وأثني عليه ودعا إليه فقد تخلى به، وكل ما استهجنه ونهى عنه تجنبه وتخلى عنه، فكان القرآن بيان خلقه).

كان خلقه القرآن يعمل به في نهاره، ويقوم به في ليله، فهو قائم به عامل به آناء الليل وآناء النهار، لا يتركه لحظة من اللحظات، بل كان يترجم القرآن ويبينه للناس بقوله وعمله وسائر شأنه.

ومن الشواهد على أن القرآن إنما جاء ليقوم الأخلاق ويرسخ العلاقات والصلات بين المؤمنين، وأن ترك تدبره والأخذ بما فيه تسوء الأخلاق وتنقطع الأواصر، ذلك الرابط اللطيف بين قطبيعة الرحم وترك تدبر القرآن، كما في قوله تعالى: **﴿فَهُلْ عَسِيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقْطِعُوا أَرْحَامَكُمْ \* أُولَئِكَ الَّذِينَ لَعَنْهُمُ اللَّهُ فَأَحَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ \* أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا﴾** [محمد: ٢٢ - ٢٤].

فالقاطع ما كان ليقطع رحمه لو أنه تدبر كتاب ربه..

### لبدأ بالقرآن أولاً في مواجهة أعداء الإسلام:

إننا في هذه الأزمان المتأخرة التي بُليت فيها الأمة بال المصائب والرزايا من عدة جهات، فيما يتعلق بعلاقتها بربها وعلاقتها مع دينها وعلاقتها مع بعضها البعض، تحتاج إلى أن تراجع كتاب الله وتعود إليه، وتمسك به، الذي قال فيه النبي ﷺ: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدى أبداً كتاب الله وسنة رسوله». والله جل وعلا يقول: **﴿وَالَّذِينَ يُمْسِكُونَ بِالْكِتَابِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ﴾**

إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ» [الأعراف: ١٧٠].

وإننا لنعجب من أمة تهجر كتاب ربها وتعرض عن سنة نبيها، ثم بعد ذلك تتوقع أن ينصرها ربها! إن هذه مخالف لسسن الله في الأرض، إن التمكين الذي وعد به الله، والذي تحقق من قبل هذه الأمة كان بسبب تمسكها بكتاب الله عز وجل، الدستور الرباني الذي فيه النجاة مما أصابنا الآن.

إن الذين يحلمون بتزول النصر من الله جل جلاله مجرد أنها مسلمون لواهمون. ذلك أن تتحقق النصر له شروط، كما قال تعالى: **«وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ»** [النور: ٥٥].

كما أن ما بعد النصر له شروط، قال الله تعالى: **«الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلَهُ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ»** [الحج: ٤١].

فإذا عدنا إلى ربنا وإلى كتابه، سننال النصر في الدنيا والعزة والشرف في الآخرة، قال تعالى: **«مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَزَّةَ فَلَهُ الْعَزَّةُ جَمِيعًا إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلْمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيِّئَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكْرُ أُولَئِكَ هُوَ يَبُوْرُ»** [فاطر: ١٠].

وهذا ما فهمه أعداء الإسلام، فكادوا للإسلام والمسلمين من هذا الجانب، وظهرت معلم كيدهم للأمة في مؤامراتهم وخططهم لإبعاد المسلمين عن كتاب ربهم، فها هو «جلادستون» رئيس وزراء بريطانيا الأسبق في مجلس العموم البريطاني يحث قومه على زعزعة الأمة عن دينها فيقول: «ما دام هذا القرآن موجوداً في أيدي المسلمين فلن تستطيع أوروبا السيطرة على الشرق، ولا أن تكون هي نفسها في أمان».

ويقول الحاكم الفرنسي في الجزائر في ذكرى مرور مائة سنة على استعمار الجزائر: «إننا لن ننتصر على الجزائريين ما داموا يقرؤون القرآن ويتكلمون العربية، فيجب أن نزيل القرآن العربي من وجودهم، ونقتلع اللسان العربي من ألسنتهم».

ويشير المنصّرون الذين رافقوا هذه الحملات على نفس الخط، فيقول المنصّر «وليم جيفورد الكراف»، في كتاب «جذور البلاء»: (متى توارى القرآن ومدينة مكة عن بلاد العرب يمكننا حينئذ أن نرى العربي يتدرج في طريق الحضارة الغربية، بعيداً عن محمد وكتابه).

ويقول المنصر «تاكلبي» في كتاب «التبشير والاستعمار»: (يجب أن نستخدم القرآن، وهو أمضى سلاح في الإسلام ضد الإسلام نفسه، حتى نقضي عليه تماماً، يجب أن نبين للمسلمين أن الصحيح في القرآن ليس جديداً، وأن الجديد فيه ليس صحيحاً).

ويقول المنصر ذاته «تاكلبي» في كتاب «الغارقة على العالم الإسلامي»: (يجب أن تشجع إنشاء المدارس على النمط الغربي العلماني، لأن كثيراً من المسلمين قد ترزع اعتقدهم بالإسلام والقرآن حينما درسوا الكتب المدرسية الغربية وتعلموا اللغات الأجنبية».

واستدعي ذلك الأمر العمل على عدة محاور، منها: تقليل أو إلغاء الكتاتيب وحلق التحفيظ في المساجد، والعمل على الحد من تأثيرها وإضعاف مكانتها في النفوس، وإنشاء المدارس الأجنبية التي تدرس الثقافة الغربية، وتقليل تعليم كتاب الله في المدارس والجامعات، إلى درجة الإلغاء أحياناً.

### خطوات عملية لتنفيذ المشروع:

وحتى نتدارس القرآن ونحيي به عملياً علينا أن نتخذ الخطوات التالية:

**\* أولاً:** التلاوة بتأنٍ وتدارس وانفعال وخشوع: وألا يكون هم القارئ نهاية السورة، لكن المهم أن يحصل تنبية وتذكير القلب بما هو مقبل عليه، فيستحضر القارئ القراءة قبل درجات تدارس القرآن، فيقصد به التأمل والتفكير واستنباط الحكم والأحكام، ثم الخشوع والتأثير، ثم محاسبة النفس وحملها على العمل بما فيه.

**\* ثانياً:** يستحضر القارئ عظمة المتكلم به سبحانه: فيعظم في قلب قارئه وتعلو منزلته، كما يستحضر جزيل إنعام الله بقراءته،

فيتهياً لكلام الله عز وجل بالوجل والخوف والرجاء والفرح به، عسى أن يظفر بالمقصود من إنزاله، ولি�تهياً لذلك ظاهراً وباطناً.

**\* ثالثاً:** إذا استعاد بالله من الشيطان الرجيم فليستحضر طلب العون من الله من كيد الشيطان: فإنه يسعى جهده لصد القارئ عن كلام الله، ويحول دونه ودون الانتفاع بالقرآن، فهو إما أن يشغل قلبه عن النظر في معانيه، أو يصرف فهمه إلى غير المقصود، فليستعد بالله من كيده وشره ومكره، والمعصوم من عصمه الله.

**\* رابعاً:** وحين يقرأ القرآن يرتل ويترسل: كالباحث عن معنى يخفي بالقراءة السريعة، فهُمْته عرض المعاني على القلب، عسى أن يتأثر أو يخشع، ليست همته متى يختتم السورة؟ فهو لا يرضى لنفسه أن يقرأ آية لم يقف عند مدلولها، أو لا يعرف المقصود منها، أو يجهل تفسير كلماتها.

**\* خامساً:** مما يعين القارئ على معرفة دلائل الآيات الوقوف أمام الآية التي يقرأها وقفه متأنية فاحصة: ومكرراً النظر في مورد السياق (الكلام السابق واللاحق)، واستحضار الموضوع العام للسورة أو المقطع، والبحث عن حكمة الترتيب، ووجه التعقيب في آخر الآية، والغاية التي تدور حولها الآيات، والنظر في ذلك كله عن طريق كتب التفاسير المأثورة والمعتمدة، كتفسير (ابن كثير) وتفسير (الطبرى) وتفسير (السعدي). وهناك فكرة نافعة بإذن الله تعالى نقترح تطبيقها، وذلك بقراءة جزء واحد فقط من القرآن، أو قراءة

بعض الجزء، أو قراءة القدر الذي سيتم القيام به في صلاة قيام الليل، وتكون هذه القراءة بطريقة قراءة التدبر المذكور في هذه الخطوات، مع عدم الاعتبار بكمية القراءة أو عدد الأجزاء، وأن لا يكون الهمُ الإنجاز السريع في تلاوة كتاب الله، حتى تستقر معاني ودلالات آيات ذلك الجزء في القلب فيلين ويخشع، حتى إذا قام به من الليل قام قيام القاتنين الخاسعين السائلين الله حل وعلا بصدق ويقين، فيسبح تارة.. ويسأل تارة.. ويستعيد تارة، ومن حرب هذه الطريقة أدرك الفرق بينها وبين تلاوة الهدُّ من غير إدراك المعاني..

**\* سادساً:** من أعظم ما يعين القارئ على استحضار مقصود الآيات، ووجود تأثيرها على نفسه وقلبه معرفة أجواء الترتيل: وكيف تلقى الرسول ﷺ الآيات، وكيف وقعت في نفوس الصحابة موقعها حين سمعوها لأول وهلة، فيجعل من الآية منطلقاً لعلاج حياته وواقعه، وميزاناً لما حوله وما يحيط به.

**\* سابعاً:** تعويد القارئ نفسه النظر فيما ينبغي عليه نحو دلالات الآية وإشاراتها: فإذا مر بآية فيها خطاب للأنبياء علم أنه مخاطب بذلك من باب أولى، وإذا قرأ ثناء الله على الأنبياء والصالحين علم أنه مخاطب بذلك، وأن تأثره مقصود واقتداءه مطلوب، وإذا مر بذم الله لأعمال العصاة والظالمين علم أنه مخاطب بذلك، وأن حذره مطلوب.

\* **ثامناً:** العودة المتتجدة للآيات وعدم الاقتصار على التدبر مرة واحدة: إذ المعانٍ تتجدد فإذا تأثر بآية، وانتفع بها قلبه، فرح بها وكررها وأعاد النظر فيها، فلا يتجاوزها حتى تنطبع معانٍها في قلبه، وينشرح بها صدره.

\* **تاسعاً:** ربط الواقع بالآيات المتلوة: يعني بذلك ربط الآيات بالواقع والأحداث وتداعي المعانٍ وتذكرها، قال تعالى: **«إِنَّ الَّذِينَ آتَقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ»** [الأعراف: ٢٠١].

قام الحسن الليل كله يكرر قوله تعالى: **«وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ»** [التحل: ١٨]، فلما قيل له؟ قال: إن فيها معتبراً، ما ترفع طرفاً ولا ترده إلا وقع على نعمة.

ومن المعلوم تفاوت الناس في ذلك تفاوتاً عظيماً وذلك فضل **الله يُؤتِيه من يشاء**.

والمحاسبة الدائمة للنفس على ضوء ما قرأت وسمعت من كتاب الله تعالى، بحيث تعرض النفس على الآيات عرض تقسيم وتقويم، وتحر لآثار العملية بعد قراءة القرآن بتدبر، إذ من السهل أن يعرف الإنسان: هل حق التدبر أم لا؟ وذلك بالنظر إلى مدى التغيير الذي أحدثه القرآن في نفسه وحياته وعبادته وعلاقاته وسره وعلانيته، وهذه هي أبين علامات لحصول التدبر قال تعالى: **«إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا ثُلِيتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادُهُمْ**

إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ \* الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ  
يُنْفِقُونَ》 [الأنفال: ٢، ٣].

\* **عاشرًا:** أن يكون الحديث عن التدبر والعمل بالقرآن حديث مجالسنا مع أهلهنا وأولادنا: وحديث مواطننا ومحاضراتنا وخطبنا على المنابر، وكذلك مع طلابنا في المدارس والحلق، وأن يطرح هذا المشروع على مستويات مختلفة ليصبح على مستوى التطبيق العام في حياة المسلمين.

### أسباب تساعد على بناء الشخصية القرآنية:

- ١ - قلة مخالطة عامة الناس إلا لصلاحة وحاجة (فإن كثرة مخالطة أهل الباطل تُنسى القرآن) كما قال علي رضي الله عنه.
- ٢ - القراءة والمدارسة في أكثر من كتاب تفسير (ابن كثير، السعدي، أبو بكر الجزار).
- ٣ - سرعة الاستجابة والتنفيذ.
- ٤ - التواجد بين صحبة صالحة تعين على السمو والترقي.

### الطريق العملي للمشروع الخاص:

#### مؤشرات التفوق الإيماني:

- ١ - الإخلاص.
- ٢ - الحشية.
- ٣ - الرجاء.
- ٤ - التقوى.
- ٥ - المراقبة.
- ٦ - التوكل، وغيرها من مراتب عبودية القلب.

**المجاهدة والترقي:**

- ١ - متابعة تنفيذ الوصايا العملية.
- ٢ - تعميق الفهم المرتبط بالتنفيذ.
- ٣ - الاستمرار والترقي.

**المعايضة العملية:**

- ١ - تلاوته وتدبره في الليل والقيام على النفس بالمحاسبة.
- ٢ - استخراج وتسجيل القرارات العملية.
- ٣ - تنفيذها عملياً.

**التفسير والتدبر والفهم:**

- ١ - التأمل في معانٍ القرآن.

- ٢ - استخراج وتسجيل القيم القرآنية.

**الاتصال اليومي للجاح بالقرآن:**

- ١ - تعلم التلاوة الصحيحة بالوسائل المختلفة.
- ٢ - الحفظ على ورد يومي (تلاوة - تفسير).

## سجل التربية القرآنية

| م   | القيم القرآنية                                                                                                                                                         | الوصايا العملية —<br>التلقى للتنفيذ                                                                                                                                                                                    | المتابعة والمجاهدة والترقي |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| - ١ | <p>﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ (٢١) سورة البقرة</p> <p>العبادة سبيل التقوى.</p> | <p>١- الحفاظ على الصلاة في أول وقتها جماعة.</p> <p>٢- استحضار النية في كل الأعمال لتحويل العادات اليومية إلى عادات</p> <p>٣- الحافظة على الدعاء النبوى الشريف بعد كل صلاة (اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك).</p> |                            |
| - ٢ | اتخاذ الشيطان عدواً                                                                                                                                                    | ١- مداومة ذكر الله تعالى الحصن                                                                                                                                                                                         |                            |

|  |                                                                                                                                                   |  |
|--|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|  | <p>الحسين من الشيطان.</p> <p>٢ - مراقبة الخواطر والأفكار والتعوذ والذكر لطرد أي خاطر أو فكر غير صالحة.</p> <p>٣ - قراءة آية الكرسي قبل النوم.</p> |  |
|--|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|

## وختاماً

فإننا نوجه هذا المشروع للجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم، والمدارس، ولدور وحلق التحفيظ، وننادي بأن يكون هناك اهتمام بفهم كتاب الله تعالى يوازي الاهتمام والعناية بلفظه، حتى لا نكون من أقام حروفه وضيع حدوده، نطالب بذلك ونخن نرى جموعاً مباركةً من حفاظ وحافظات كتاب الله تعالى على تفاوت مقدار الحفظ لديهم، وقد غلب عليهم الجهل وظهرت عليهم مظاهر الإخلال بالدين، فأصبحوا في الناس كسائرهم، مع أن الواجب أن يتميزوا عن غيرهم بتقواهم لله عز وجل في أفعالهم وأقوالهم وطاعتهم له، **﴿أَمْ مَنْ هُوَ قَاتِلٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذِرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾** [الزمر: ٩].

**﴿وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرَحَّمُونَ﴾**  
[الأنعام: ١٥٥].

وأن يكونوا هم الدعاة حقاً، لأنهم هم حملة مشعل الهدایة.

ولهذا نوصي الجماعة الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم ومدارس التحفيظ أن تعد خطة محكمة لتدبر القرآن الكريم وفهمه – وهو أمر يسير والله الحمد **﴿وَلَقَدْ يَسَرَّنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ﴾** [القمر: ٤٠] – وتحدد لذلك منهجاً أو مرجعاً يتقيد به المدرس

والدارس، يشتمل على الفوائد المслكية والتربوية للآيات، مع ربط الحفاظ بذلك على أنه هو الهدف الأساس، وهو الغاية من حفظ كتاب الله تعالى، بل هو الغاية من نزول القرآن إلينا.

بحيث يكون هذا الفهم والتدبر عليه مدار نجاح الطالب والطالبة وانتقاله إلى المستوى الذي يليه، بمعنى أنه يولي له اهتماماً لا يقل عن الاهتمام بحفظ حروفه وإجاده النطق بها.

وبهذا نكون بإذن الله قد حققنا الغاية من تعلم كتاب الله، ونيل بركاته العظيمة، **﴿كَتَبْ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَبَرُوا آيَاتِهِ وَلَيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾** [ص: ٢٩].

وأعددنا جيلاً مؤهلاً لنصر هذا الدين والقيام به.

فمن الواجب على المسلمين أفراداً وجماعات أن يعودوا إلى هذا العين والمنبع الصافي الذي لا تنضب فوائده ولا تنتهي عجائبها، ولا تنقضي أسباب النجاة فيه، فينبغي لنا أن نقبل على هذا الكتاب، وفيه القصص وفيه العبرة والعظة، وفيه المداية والنور، وفيه الحياة الكاملة كما قال جل وعلا في وصفه: **﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا تَهْدِي بِهِ مَنْ شَاء﴾** [الشورى: ٥٢].

نسأل الله جل وعلا بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يصلاح أحوالنا مع القرآن، وأن يجعلنا من أهل القرآن الذين هم أهل الله وخاصته، ونسأل الله جل وعلا أن يجعلنا من تعلم القرآن وعلمه،

وأن يرفعنا وينفعنا بالقرآن العظيم ويحشرنا في زمرة العاملين بما  
فيه.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

أسماء بنت راشد الرويشد

المشرفة العامة على موقع آسية الإلكترونـي ومركز آسية  
للاستشارات التربوية

[www.asyeh.com](http://www.asyeh.com)

٩٢٠٠٠١٩٢

ص.ب ٤٠٧١٣ الرـياض ١١٥١١

البريد الإلكتروني: [asma@asyeh.com](mailto:asma@asyeh.com)

## الفهرس

|    |                                          |
|----|------------------------------------------|
| ٥  | مقدمة الشيخ ناصر العمر.....              |
| ٧  | مقدمة الكتاب .....                       |
| ٨  | فكرة المشروع:.....                       |
| ٩  | أهداف المشروع:.....                      |
| ٩  | أولى خطوات المشروع: (التدبر):.....       |
| ١٢ | مشروعية المشروع:.....                    |
| ١٢ | كيفية تطبيق الصحابة لمفهوم التدبر: ..... |
| ١٤ | منهج الصحابة في تلقي القرآن: .....       |
| ١٦ | نماذج رائعة لتطبيق المشروع:.....         |
| ١٦ | النموذج الأول:.....                      |
| ١٨ | النموذج الثاني:.....                     |
| ١٩ | النموذج الثالث:.....                     |
| ٢٠ | النموذج الرابع:.....                     |
| ٢١ | النموذج الخامس:.....                     |
| ٢٢ | تجربة واقعية لتطبيق المشروع:.....        |
| ٢٣ | واقعنا مع القرآن .....                   |
| ٢٤ | الواجبات الخمس للقرآن: .....             |
| ٢٥ | الفضائل والمكرمات لمن تعلم القرآن: ..... |
| ٣٠ | عاقبة التقصير في حق القرآن: .....        |
| ٣١ | لبدأ بالقرآن أولاً.....                  |

|                                                  |    |
|--------------------------------------------------|----|
| لنبأً أولًا بالقرآن في زيادة إيماناً:.....       | ٣١ |
| لنبأً أولًا بالقرآن في تصحيف وتغيير أنفسنا:..... | ٣٣ |
| لنبأً أولًا بالقرآن في إصلاح قلوبنا.....         | ٣٤ |
| وأفعال القلوب كثيرة منها:.....                   | ٣٦ |
| لنبأً أولًا بالقرآن في طلب العلم:.....           | ٣٨ |
| لنبأً أولًا بالقرآن في تقويم أخلاقنا:.....       | ٣٩ |
| لنبأ بالقرآن أولًا في مواجهة أعداء الإسلام:..... | ٤٠ |
| خطوات عملية لتنفيذ المشروع:.....                 | ٤٣ |
| * أولًا:.....                                    | ٤٣ |
| * ثانياً:.....                                   | ٤٣ |
| * ثالثاً:.....                                   | ٤٤ |
| * رابعاً:.....                                   | ٤٤ |
| * خامساً:.....                                   | ٤٤ |
| * سادساً:.....                                   | ٤٥ |
| * سابعاً:.....                                   | ٤٥ |
| * ثامناً:.....                                   | ٤٦ |
| * تاسعاً:.....                                   | ٤٦ |
| * عاشراً:.....                                   | ٤٧ |
| أسباب تساعد على بناء الشخصية القرآنية:.....      | ٤٧ |
| الطريق العملي للمشروع الخاص:.....                | ٤٧ |
| مؤشرات التفوق الإيماني:.....                     | ٤٧ |
| المجاهدة والترقي:.....                           | ٤٨ |

|                                  |
|----------------------------------|
| العاشرة العملية: ..... ٤٨        |
| التفسير والتدبر والفهم: ..... ٤٨ |
| سجل التربية القرآنية ..... ٤٩    |
| وختاماً ..... ٥١                 |
| الفهرس ..... ٥٤                  |

\* \* \* \*